
ЦЕИ. 2025. 8. С. 161–195
ISSN 2619-0877

DOI: 10.31168/2619-0877.2025.8.6

Сильвестер Тердик
PhD, научный сотрудник, заведующий отделом церковного 
искусства, Свято-Афанасьевский грекокатолический теоло-
гический институт, Ниредьхаза, Венгрия. Bethlen G. u. 13–19, 
Nyíregyháza, 4400. E-mail: terdik.szilveszter76@gmail.com 

Роль паломничества в даровании селу Мариапоч 
привилегии города

В ноябре 1686 г. прихожане грекокатолической деревянной церкви в селе Поч 
на северо-востоке Венгрии заметили мироточение от иконы Божьей Матери. 
Весть о чуде быстро распространилась, и в следующем году по воле императо-
ра-короля Леопольда I икона была перевезена в Вену (она по сей день нахо-
дится в соборе Св. Стефана). Несмотря на это Поч (ныне Мариапоч) стал ме-
стом паломничества, более того, копия иконы, присланная сюда около 1707 г., 
также замироточила летом 1715 г. В 1731–1757 гг. на месте деревянной церкви 
была построена просторная каменная паломническая церковь в стиле барокко; 
в 1749 г. Мукачевский грекокатолический епископ основал монастырь и пору-
чил заботу о святыне монахам ордена Св. Василия Великого. Начиная с 1720-х 
годов папы римские издавали индульгенции за паломничества, в основном свя-
занные с праздником Девы Марии, как для римских, так и для грекокатоличе-
ских верующих. Это способствовало притоку числа паломников в Мариапоч. 
В дни паломничеств проводились ярмарки, а в 1816 г. село получило от импе-
ратора-короля Франца I привилегию рыночного города. Поскольку в окрест-
ностях находились несколько ярмарочных центров, эта городская привилегия, 
очевидно, была обусловлена статусом села как центра паломничества и его эко-
номическим потенциалом. До середины XIX в. василианский монастырь был 
также важным центром грекокатолического образования. Хотя Мариапоч по-
терял статус города в 1872 г., он вновь обрел его в 1993 г. благодаря статусу свя-
того места и в течение многих лет был самым маленьким городом в Венгрии.

Ключевые слова: чудотворная икона, место паломничества, орден Св. Василия 
Великого, рыночный город, грекокатолики

Статья поступила в редакцию: 10 апреля 2025 г.
Статья принята к публикации: 2 августа 2025 г.

Цитирование: Тердик С. Роль паломничества в  даровании селу Мариапоч 
привилегии города  // Центральноевропейские исследования. 2025. Вып.  8. 
С. 161–195. https://doi.org/10.31168/2619-0877.2025.8.6



162 Сильвестер Тердик

Город Мариапоч расположен в Северо-Восточной Венгрии, в исто-
рическом комитате Саболч на границе с комитатом Сатмар. Преж-

нее название поселения, имевшего статус села, — Поч — впервые упо-
минается в  письменных источниках XIII  в. В  центре, окруженный 
кладбищем, там до сих пор стоит раннесредневековый римско-католи-
ческий храм в честь Девы Марии, многие элементы которого несмотря 
на  перестройки сохраняют первозданный вид1. Начальные сведения 
о русинах-униатах в Поче относятся к 1666 г.: в период Контррефор-
мации они хотели получить храм, ставший уже к  тому времени ре-
форматским (кальвинистским), против чего тогда успешно выступила 
протестантская община2. Известно, что в XVII в. владельцы села, прак-
тически обезлюдевшего в ходе турецких войн, переселяли туда из сво-
их карпатских вотчин русинские семьи, которые в середине столетия 
возвели деревянную церковь в честь св. Михаила Архангела. Именно 
там впервые в 1696 г. мироточила икона Пресвятой Богородицы, позд-
нее, в 1715 г. слезы видели и на списке иконы. Церковные власти про-
верили свидетельства об этих событиях и признали оба случая миро-
точения достоверными чудесами. Село Поч постепенно превратилось 
в место паломничества общевенгерского масштаба, куда устремлялись 
толпы верующих христиан разных обрядов и национальностей. Еже-
годное появление многочисленных паломников не могло не сказаться 
на развитии села. В статье пойдет речь об этих изменениях.

Вначале я кратко охарактеризую развитие сакральных институ-
тов святого места: историю двух чудес и икон, строительство и убран-
ство паломнического храма. Затем рассмотрю историю появления 
в селе и деятельность отцов-василиан, что сыграло решающую роль 
в  увеличении потока паломников. Далее я отмечу открытую васи-
лианами школу, которая в последней четверти XVIII в. превратилась 
в важный культурный центр для грекокатоликов округи. Наконец, 
я опубликую несколько источников: первый — это упоминавшиеся 
в литературе лишь в самых общих чертах, но не ставшие предметом 
исследования папские индульгенции, которые способствовали тому, 
что Поч стал важным местом паломничества и для верующих като-
ликов. Со временем в селе начали проводить регулярные ярмарки, 

1  Németh 1997: 155–156.
2  Terdik 2010: 119; Terdik 2014c: 178. В конце концов, в 1767 г. римо-католики вер-

нули себе средневековый храм. См.: Soós 1985: 462–463. О судьбе реформатской общи-
ны см.: Szabadi 1996: 43–48.



163Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

благодаря чему оно в начале XIX в. получило статус рыночного го-
рода. В конце статьи я приведу текст некоторых ранее не публико-
вавшихся индульгенций вместе с жалованной грамотой о присвое-
нии статуса города.

Рождение места паломничества: 
первое и второе мироточение

В  воскресенье 4  ноября 1696  г. в  почском деревянном хра-
ме во  время божественной литургии местный крестьянин Ми-
хай Эри заметил, что на  иконе Богородицы, которая, собственно, 
была частью иконостаса, из глаз Девы Марии обильно текли слезы. 
Весть о неслыханном событии быстро распространилась не только 
по селу, но и по округе. Чудо с небольшими перерывами продолжа-
лось до 8 декабря (впрочем, приходской священник утверждал, что 
только до  3  декабря, на  которое по  юлианскому календарю прихо-
дился канун праздника Введения Богородицы во храм). В этот день 
в село приехал генерал Иоганн Андреас фон Корбелли, главный ка-
питан расквартированных в Северо-Восточной Венгрии (с центром 
в Кашше) императорских войск, в сопровождении толпы стоявших 
на  постое в  соседнем городе Надькалло солдат и  чиновников, что-
бы собственными глазами увериться в чуде. Согласно письму, напи-
санному 1 января 1697 г. в г. Токай, икона в присутствии прихожан 
была снята с  иконостаса и  тщательно осмотрена. Не  найдя следов 
обмана, генерал назвал чудо достоверным. Согласно свидетельствам 
современников, в  последний день мироточения было так холодно, 
что к концу литургии вода и вино в чаше для причастия замерзли, 
но  слезы по  лику Марии и  тогда продолжали течь. Официальное 
расследование назначил эгерский римско-католический епископ 
Дёрдь Фенешши (1687–1699 гг.), опрос свидетелей на месте 26 де-
кабря и  в  последующие дни 1696  г. проводили эгерский каноник 
и саболчский декан Йожеф Чете и токайский приходской священ-
ник Андраш (Андрей) Дамиан. Из 36 свидетелей 14 были местными 
жителями, в том числе дворянами-протестантами, остальные — рас-
квартированными в Надькалло немецкими солдатами3. Все как один 

3  О расквартированных в Венгрии императорских войсках и упомянутых в про-
токоле о мироточении иконы капитанах см.: Zachar 1996: 29–41.



164 Сильвестер Тердик

подтвердили факт мироточения, высказывалось предположение, что 
пропавший рушник, на  который стекали слезы Богородицы, унес 
с собой один из солдат. Достоверность протокола 2 января 1698 г. за-
свидетельствовал в Кашше эгерский пробст и выборный Осорский4 
епископ Андраш Петеш (1696–1713 гг.)5.

Восьмым в  списке свидетелей шел 45-летний судья Ласло Чи-
гри, который заявил, что мироточащую икону он — не ясно, по обе-
ту или у него просто возникло такое желание — 21 год назад (то есть 
в 1675 г.) заказал младшему брату приходского священника Даниэ-
ля Паппа — Иштвану, который написал ее за шесть форинтов. Под 
давлением родителей он отказался их уплатить и после этого две не-
дели пролежал в  постели тяжело больной, пока школьный учитель 
не напомнил ему об обещании, которое он позднее исполнил и впо-
следствии излечился6. В итоге икона, написанная по обету, оказалась 
в  храме, предположительно ее приобрел и  подарил церкви Лёринц 
Хурта7. Ее размеры 50×70 см, написана она темперой на  кленовой 
доске. Богородица изображена по  пояс, правой рукой она указыва-
ет на младенца Христа, сидящего на ее левой руке: правой рукой тот 
благословляет, а в левой держит ветку с тремя цветками то ли алой 
розы, то ли, скорее, лилии. Икона относится к типу Одигитрия. Цве-
ток в руке Девы Марии или Христа со Средневековья известен как 
в восточном, так и в западном искусстве, в византийской иконогра-
фии, по-видимому, источником вдохновения стали, по-видимому, 
поэтические картины из  Акафиста Пресвятой Богородице, в  кото-
рых Мария называется «цветом нетления»8. Богородица облачена 
в красный мафорий, на лбу и плечах сияют звезды, говорящие о ее 

4  Епископ Осорский (Абсорский) — викарный епископ митрополичьей архиепар-
хии Задара.

5  Историю первого мироточения в более ранней литературе см.: Magyar 1996: 85–
96. Протоколы расследования хранятся в  библиотеке Будапештского университета 
имени Л. Этвеша, см.: ELTE Egyetemi Könyvtár. Hevenesi Gyűjtemény XLI. 401–414. 
Первое издание и перевод см.: Uriel 1907: 50–74; критическое издание латинского тек-
ста см.: Janka 1996: 138–147.

6  Janka 1996: 141.
7  Имя Лёринца Хурты отсутствует в  первом следственном протоколе, история 

святыни известна из посвященного иконе сочинения XVIII в. на немецком языке, см.: 
Uriel 1907: 43–44.

8  Об иконографической традиции иконы, в частности о стилистических паралле-
лях с иконами из Марамароша подробнее см.: Puskás 1996: 97–117. 



165Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

вечной девственности, хитон синего цвета. Большая редкость, что 
шею Марии увивают две нитки бус, у Младенца же Иисуса поверх 
гимантия цвета охры на шее подвешен на цепочке греческий крест. 
Украшения, пожалуй, следует толковать как влияние западного ис-
кусства, но  они также, возможно, указывают на  то, что художнику 
были знакомы иконы, которые верующие украшали подлинными 
драгоценностями. Крест на шее Иисуса несет символическую нагруз-
ку  — напоминает об  ожидающих Сына Божьего муках. Нимбы Бо-
городицы и Богомладенца и рама иконы украшены рельефами. Над 
правым плечом богородицы по-гречески написано M͠P ΘO͠Y  — со-
кращение от «Божия Матерь», а над Младенцем I͠Σ X͠Σ — от имени 
«Иисус Христос». В  верхних углах изображения парят двукрылые 
ангелы, внизу читается текст на русском языке: А сеи wбразь поставиль 
рабь Божiи <...> за tпµщеніе грэховь сво<и за <...> (или: А сеи wбразъ по-
ставилъ рабъ Божiи <...> за tпµщеніе грэховъ сво<и за <...>)9. Часть слов 
не читается.

Мироточащая икона недолго оставалась в Поче, 1 марта 1697 г. 
ее уже увезли в не столь отдаленный Калло, где поместили в римско-
католический храм, но  вскоре по  приказу императора-короля Лео-
польда I (1658–1705  гг.; король Венгрии в 1655–1705  гг.) святыню 
увезли в Вену. По пути с нее сделали несколько списков, считается, 
что две — по заказу иезуитов из расположенной близ Кашши (ныне 
в черте города) Барцы. Речь, по-видимому, идет о двух, ныне храни-
мых в соборе св. Елизаветы в Кошице и храме расположенного не-
подалеку села Мала Веска (в  XVIII  в.  — Шарошкишфалу)10. Через 
Пешт, Буду и Дёр 4 июля 1697 г. икона была доставлена в Вену, где 
украсила навершие табернакля11 на главном алтаре собора Св. Стефа-
на12. За появлением чудотворной иконы в Вене последовало создание 

9  «А сей образ поставил раб Божий <…> за искупление грехов своих и за <…>». 
Автор и переводчик благодарят О. В. Трефилову за помощь в расшифровке надписи.

10  Jordánszky E. Magyar Országban, ’s az ahoz tartozó Részekben lévő bóldogságos Szűz 
Mária kegyelem’ Képeinek rövid leirása, Posony: Belnay Örököseinek Betűivel, 1836. 167 
old.; Barna 2014: 69.

11  Табернакль (от лат. tabernaculum — шатер) — в католических храмах сооруже-
ние для хранения Святых Даров, часто богато украшенное (резьбой, скульптурными 
изображениями). 

12  О транспортировке, включая анализ историографии вопроса, см.: Terdik 2001: 
123–131; Földvári 2020.



166 Сильвестер Тердик

Богородица Одигитрия. Первая мариапочская мироточащая икона.  
Иштван Папп, 1675, Вена, собор Св. Стефана



167Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

ее многочисленных списков в Западной Европе13, более того, слава ее 
дошла до Российского государства, где ее, правда, знали не как «Поч-
скую», а как «Венскую»14.

Во  время первого случая мироточения приходской священник 
собрал капавшие с иконы «слезы» в шелковый рушник. Он подарил 
его эгерскому епископу, а тот препоручил его заботам иезуитов. В ко-
нечном счете рушник вернулся во владение эгерских епископов, ко-
торые в XIX в. поместили его в часовню Девы Марии в новом город-
ском кафедральном соборе, где он выставлен по сей день15.

Жителей Поча взволновала «экспроприация» их иконы. И хотя 
оригинальная икона больше не  вернулась на  прежнее место, 
в 1698 г. в Буде представителям села с большими почестями был пе-
редан список, который повезли в Поч. До точки назначения, однако, 
святыня, похоже, не доехала, потому что в январском 1715 г. письме 
эгерского епископа Иштвана Телекешши (1699–1715 гг.) говорит-
ся, что девятью годами ранее (то есть в 1707 г.) он отправил в Поч 
список иконы, выполненный в Вене, но эта икона не пользовалась 
большим почитанием в  селе, поэтому он планировал переместить 
ее в менее отдаленный Надькалло. Вскоре епископ умер, не осуще-
ствив задуманного16.

В  четверг, 1  августа 1715  г., когда молодой священник Михаил 
Папп служил заутреннюю в почском деревянном храме, кантор Иван 
Молнар заметил мироточение на  иконе, которая представляла со-
бой первый список. Первым о  чуде хотели известить проживавше-
го в  Надькалло викария грекокатолического епископа Георгия Би-
занция (1716–1733 гг.), но его не оказалось дома. Чудо повторилось 
на следующий день, затем 5 августа (по юлианскому календарю это 
было 25 июля — день св. Анны). В числе очевидцев наряду с мест-
ными жителями упоминались солдаты расквартированного в Калло 
гарнизона, тамошний почтмейстер и императорский комиссар Пауль 
Зисс. В последующие дни по поручению эгерского епископа пробст 
Янош Кишш, осорский титулярный епископ и каноник Антал Янош 
Кишш провели официальное расследование, заслушали сначала 14, 

13  О  западноевропейских списках см.: Aurenhammer 1956: 84–87; Ivancsó, Bezt, 
Imfeld 1996: 23–46; Terdik 2005: 49–61.

14  О почитании иконы из Поча среди православных христиан см.: Terdik 2024: 51–92.
15  Jordánszky E. Magyar Országban. 108–109. old.
16  Uriel 1907: 109; Puskás 1995: 169.



168 Сильвестер Тердик

потом шесть свидетелей, в числе которых были и протестанты. Икону 
вынули из иконостаса и тщательно осмотрели. Протокол составили 
25 августа 1715 г. и подкрепили свидетельскими показаниями на ру-
синском языке местных священника и кантора17. Достоверность фак-
та второго мироточения 19  сентября подтвердил эгерский епископ 
Габор Антал Эрдёди (1715–1744 гг.), в письме к Бизанцию он объ-
явил Поч санктуарием Девы Марии18. С  этого момента к  названию 
села добавилось имя Пресвятой Богородицы. 

Обустройство места паломничества: новый 
храм и василианский монастырь

Место первого мироточения — деревянный храм в конце XVII в. 
находился уже в таком плохом состоянии, что император Леопольд 
I в 1691 г. дозволил селянину Матяшу Месарошу, который, кстати, 
при первом мироточении был опрошен седьмым в числе свидетелей, 
собрать пожертвования на  строительство нового храма. В  грамоте 
особо упоминалась победа над турками при Зенте в 1697 г., которую 

17  Протоколы хранятся в Архиве эгерского епископа (Archivum Vetus 1800); опи-
сание см.: Terdik (ed.) 2020: 326. Латинский оригинал опубликован в брошюре: Vera 
relatio super fletu, et lachrymatione secundae sacrae Imaginis Pocsensis Beatae Mariae 
Virginis, Cassoviae, ex Typograhya Landereriana, 1776. P. 2–34. Тогда же увидели свет 
немецкий и  венгерский переводы. О  венгерском издании см.: Terdik (szerk.) 2020: 
327. Переиздание венгерского текста см.: Lupis I. S. Mária-Pócsi Nefelejts vagyis a Pócsi 
Boldogasszony csodatevő, könnyező képének hiteles története, csodái, búcsui imák és énekek 
füzére. Ungvár: Szt.-Bazil-Társulat könyvny, 1899. 26–53. old.; Uriel 1907: 113–149. Но-
вое издание брошюры с современным правописанием см.: Igaz beszéd a második pócsi 
Szűz Szent Mária képének sírása és könnyezése felől / szerk. K. Kállay Kotász, M. T. Báti. 
Budapest: Máriapócsi Bazilita Monostor, 2015. Показания приходского священника 
и кантора на русинском языке издал и снабдил венгерским переводом И. Удвари, см.: 
Удварі 1990: 15–19; Udvari 1994: 136.

18  Оригинал письма хранится в историческом архиве Мукачевской епархии, ко-
торый ныне передан Государственному архиву Закарпатской области в Берегово; его 
авторизованную копию создали в 1775 г., заверителем выступил епархиальный канц-
лер Элек Илкович. Оригинальный текст и перевод письма опубликовали в 1770-е годы 
в брошюре, изданной в Кашше (см. сн. 17). Отдельно изданный текст на латыни хра-
нится в архиве монастыря в Мариапоче, венгерский печатный текст помещен в рамку 
и повешен на стену внутри паломнического храма. Репродукции обоих писем опубли-
кованы в: Gánicz, Legeza, Terdik 2009: 36–37. Вторая икона мироточила с 3 по 19 дека-
бря 1905 г., каковой факт специальная комиссия Мукачевской епархии признала чу-
дом. Ср. Adatok a Boldogságos Szűz Anya mária-pócsi kegyképének 1905. évi deczember 
havában történt könyezéséről. Ungvár: Unio Könyvnyomda Részv. Társaság, 1906. 55 old.



169Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

современники приписывали заступничеству почской Девы Марии. 
На  деле из-за  войн последующих лет строительство никак не  про-
двинулось. В  1714  г. Мукачевский (Мункачский) генеральный ви-
карий Иосиф Иван Годермарский (1707–1715  гг.) ходатайствовал 
перед императором, чтобы в Поче был возведен новый храм и васи-
лианский монастырь, но и эти планы так и остались на бумаге, пото-
му что эгерский епископ предпочел бы видеть там францисканцев19. 

В конце концов, строительство нового храма началось при еписко-
пе Бизанции, в чем ему помогал и эгерский архиерей. После 1718 г. 
Мункачского грекокатолического епископа считали ритуальным ви-
карием эгерского римско-католического епископа (вплоть до 1771 г., 
когда была создана Мукачевская каноническая епархия), и  по этой 
причине без разрешения епископа нельзя было построить новый 
храм. Проект паломнического храма разработал архитектор Нико-
дим Лицкий из  Кашши, торжественная закладка камня произошла 
8  сентября 1731  г. После кончины епископа Бизанци в  1733  г., при 
его преемниках Степане Симеоне Ольшавском (1733–1738 гг.) и Гав-
рииле Блажовском (1738–1742 гг.) строительство храма замедлилось, 
и лишь с назначением в 1742 г. Мануила Ольшавского (1742–1767 гг.) 
работы возобновились. Из-за выборов епископа изначальные планы 
поменялись, но работами по-прежнему руководил Лицкий, он же под-
готовил новый проект20. В период строительства прихожане посеща-
ли деревянный храм, а когда в октябре 1740 г. прибывший с палом-
ничеством в Мариапоч фёишпан (губернатор) комитата Берег Янош 
Сентивани (1729–1740 гг.) скончался в доме зятя, его хотели похоро-
нить в саркофаге перед чудотворной иконой, потому что из-за угрозы 
чумы не могли переправить тело в Варанно21. В процессе строитель-
ства старый храм обнесли стенами нового храма, и когда он был го-
тов, старый попросту разобрали. Память о старом храме сохранилась 
в названии, потому что новый тоже посвятили св. Михаилу Арханге-
лу. В ходе проводившихся в 2009 г. в паломническом храме археоло-
гических раскопок не удалось найти следов деревянной постройки22. 
Предположительно это объясняется тем, что она стояла на месте со-
временного алтаря, где исследования не проводились.

19  Dudás 1987: 103.
20  Terdik 2008: 525–529; Terdik 2014a: 31–36.
21  Mészáros 2016: 75–79.
22  О результатах археологических раскопок см.: Jakab, Istvánovits 2024: 13–50.



170 Сильвестер Тердик

Малое освящение прошло 8 сентября 1749 г., но великое освяще-
ние состоялось только в 1756 г. О завершении строительства и строи-
телях напоминает латинская надпись на  западном портале, укра-
шенном гербом епископа Ольшавского. Но и тогда работы не были 
полностью завершены: строительство башен продолжилось в  сле-
дующем году23.

На момент строительства паломнический храм уже считался са-
мым впечатляющим грекокатолическим храмом исторического Вен-
герского королевства, тем более что в Мукачевской епархии было все-
го несколько каменных храмов. Он имеет вытянутую полукруглую 
алтарную часть. К северной и южной сторонам нефа примыкают бо-
ковые апсиды, а в западной части нефа есть две боковые двери, чтобы 
облегчить передвижение паломников. Западный фасад фланкирован 
двумя монументальными башнями, надстроенными  в 1856–1861 гг. 

23  Terdik 2014a: 35–37, 41.

Паломнический храм в Мариапоче



171Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

в честь столетия освящения храма на один уровень24. Характерным 
элементом внешнего облика храма служит необычная форма крыши 
с изящными луковичными куполами, возвышающимися над основ-
ной и боковыми апсидами, что придает элегантности силуэту всего 
здания.

Внутри паломнический храм также монументален (37 м в длину, 
18 — в ширину, 16 м — в высоту). Центральное место занимает дере-
вянный иконостас, украшенный богатой, вычурной резьбой, над ко-
торой с декабря 1748 г. по август 1749 г. за 550 рейнских гульденов 
работал греческий резчик по дереву Константинос Талиодорос, ве-
роятно рекомендованный епископу Ольшавскому балканскими хри-
стианами — обосновавшимися в королевстве «греческими» купцами. 
В 1748 г. он же вырезал иконостас, епископский трон и кафедру для 
грекокатолического собора в Надьвараде, а после завершения рабо-
ты в Мариапоче отправился в Трансильванию, где 14 января 1750 г. 
подписал договор о создании еще более монументального иконостаса 
в отстроенном грекокатолическом епископском соборе в Балажфал-
ве25. Традиционность планировки иконостаса в  Мариапоче заклю-
чалась в  том, что перед четырьмя барельефами были установлены 
престолы, чтобы монахи-василиане могли совершать божественную 
литургию. Еще одна особенность  — фронтон иконостаса, по  цен-
тральной оси которого расположен огромный крест, венчающий ико-
ностас по центру, с двумя резными драконами, развернутыми в про-
тивоположные стороны. Этот мотив свидетельствует о  балканском 
происхождении резьбы26.

Роспись нового иконостаса епископ Ольшавский вверил серб-
скому мастеру Петеру Чонгради, с  которым 20  января 1752  г. за-
ключил договор. На  оборотной стороне документа зафиксировано, 
что работы завершились в  январе 1755  г. и  за них было выплачено 
516 рейнских гульденов27. За  роспись резного иконостаса в  августе 
1756 г. анонимному художнику из Кашши было заплачено 925 рейн-
ских гульденов28. Цвета, в которые изначально раскрашивались рез-

24  Terdik 2014a: 43–44.
25  Terdik 2014a: 57–68. Новые архивные данные о резчиках из Надьварада и Ба-

лажфалвы см.: Nedici 2023: 384–386.
26  Terdik 2014a: 61.
27  Текст договора см.: Terdik 2020: 313.
28  Terdik 2014a: 59.



172 Сильвестер Тердик

ные элементы иконостаса — синий, красный и имитирующий розо-
вый мрамор, — обнаружили в ходе реставрационных работ в 2010 г. 
и отчасти смогли восстановить29. 

В пророческом ряду, выполненном в 1896 г., под изображениями 
пророков обнаружились фрагментарные, но подлежащие реставрации 
лики, написанные Чонгради. В ходе реставрационных работ обнару-
жились еще две оригинальные иконы кисти жившего в конце XVIII в. 
неизвестного мастера30. Согласно договору 1783 г., первоначально по-
мещенные в иконостас иконы заменили на работы Михая Шпалин-
ского — наиболее значительного художника в Мукачевской епархии 
второй половины XVIII ст.31 Первая его подписанная работа дати-
рована 1756 г.32, начиная с 1760-х годов он регулярно получал зака-
зы от грекокатолических епископов33. Главной же работой художника 
стала роспись монументального иконостаса собора в Унгваре: 30 апре-
ля 1778 г. он получил от епископа Андрея Бачинского (1772–1809 гг.) 
500 рейнских гульденов34 и к 1780 г. завершил роспись. Понятно, по-
чему именно Шпалинскому доверили иконостас паломнического хра-
ма в Мариапоче. В 1896 г. иконы его работы демонтировали, и на сего-
дняшний день сохранилось только пять композиций: четыре апостола 
и Христос как Великий Архиерей35. Мироточащую икону изначально 
поместили в центре храма, над царскими вратами иконостаса36.

Престол из  черного и  розового мрамора, установленный в  цен-
тре главного алтаря, был подарен храму в  1750  г. графом Палом 

29  Отчет о реставрационных работах см.: Szentkirályi 2012: 196–297.
30  Terdik 2014a: 64–67.
31  За роспись иконостаса в 1783 г. он запросил 130 гульденов, см.: Puskás 2008: 187 

(илл. 153); Terdik 2014a: 65–66.
32  Terdik 2014a: 99.
33  Puskás 2008: 186–187.
34  Terdik 2014a: 100–101; Terdik 2014b: 95–112.
35  О  пяти иконах см.: Terdik (szerk.) 2020: 233–238. Перестройка в  1896  г. про-

водилась под руководством художников и резчиков по дереву братьев Имре и Дюлы 
Шпишак, подробнее см.: Terdik 2011: 80–81, 135–137; Terdik 2023a: 165–169; Terdik 
2023b: 248–250.

36  На  нынешнее место  — в  главный алтарь, созданный на  месте бывшего боко-
вого алтаря Св. Креста в северном нефе — икона была перенесена 8 сентября 1945 г., 
см.: «Mindnyájunk közös kincse». Források a máriapócsi kegytemplom és a bazilita rend 
történetéhez a 20. század első feléből / szerk. Zs. Majchricsné Ujteleki, J. Nyirán. Debrecen: 
Hajdúdorogi Főegyházmegye, 2019. 220–222. old. (Görög Katolikus Püspöki Levéltár 
Kiadványai, VIII).



173Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Форгачем, римско-католическим епископом Надьварада, о чем сви-
детельствует латинская надпись на боковых сторонах престола. Свой 
нынешний вид алтарь обрел в 1896 г.37

В  двух боковых апсидах нефа были возведены боковые алтари, 
стоимость которых, согласно гербам над ними, в  1750-х годах опла-
тила вдова Жигмонда Палочаи, урожденная графиня Розалия Гер-
шеи Петё, проживавшая в соседнем Офехерто. По замыслу епископа 
Ольшавского, боковой алтарь в  северной апсиде должны были ис-
пользовать римокатолики. Во время отпеваний здесь совершали мес-
сы отцы-минориты из близлежащего Нирбатора. О резчиках барочных 
алтаря и кафедры пока ничего не известно, но на основании стилисти-
ческого анализа можно предположить, что их изготовили в  мастер-
ской Йожефа Хартманна в Кашше38. Богатую роспись сводов и боко-
вых стен паломнической церкви с  барочными куполами-обманками 
и другими архитектурными элементами в 1750-х годах выполнил жив-
ший в Кашше художник Иштван Вереш, также известный как Иштван 
Избеги, по гравюрам известного итальянского иезуита Андреа Поццо 
(1642–1709)39. Под храмом устроили погребальную камеру. В 1767 г. 
здесь похоронили епископа Ольшавского, скончавшегося в Мункаче, 
а в 1757 г. здесь же упокоилась Розалия Герши Петё — при жизни щед-
ро жертвовавшая на нужды храма. Весь храмовый ансамбль был окру-
жен кирпичной стеной40.

Появление василиан в Мариапоче

Мукачевские епископы давно хотели вверить новое место па-
ломничества духовному попечению отцов-василиан. Наконец, Ми-
хаилу Мануилу Ольшавскому в  1749  г. удалось призвать монахов, 

37  Балдахин конца XVIII в. и эклектичные пристройки были снесены в 1944 г., не-
которые из них утрачены, см.: Terdik 2014a: 55–57.

38  Историю боковых алтарей и кафедры см.: Terdik 2014a: 72–75.
39  Terdik 2014a: 44–54. Настенную живопись в 1943–1945 гг. полностью зарисова-

ли. Новые композиции создали художники Иосиф Бокшай (1891–1975) из Ужгорода 
и Мануил Петрашовский (1902–1976) из Шаторайяуйхея, см.: Terdik 2022.

40  Судя по дате над главным входом, стена была построена в 1771 г. Двор за цер-
ковью расширили к востоку и заново возвели стену в 1930-е годы. Стену, окружавшую 
монастырь и сад, разрушили во второй половине XX в., в годы политики огосударств-
ления. О крипте и стене см.: Jakab, Istvánovits 2024: 20–28.



174 Сильвестер Тердик

которые поначалу поселились в приходской постройке к северо-во-
стоку от храма41. 

Из ранее служивших здесь священников упомяну Михаила Ол-
шая, уроженца Ольшавицы в  комитате Сепеш, жившего в  1721–
1748  гг. в  Мариапоче, затем переселившегося в  соседний Надь-
калло, тогдашний центр комитата Саболч, где 5 августа 1751 г. он 
отошел в мир иной. Многие годы Олшаи был саболчским архидиа-
коном, потом, при епископе Ольшавском, который также был ро-
дом из  Ольшавицы,  — викарием42. В  этой должности он освятил 
немало новых храмов и руководил местным духовенством. До при-
хода в  Мариапоч монахов он также отвечал за  духовную помощь 
скорбящим.

Первый камень в фундамент нового василианского монастыря 
18 мая 1749 г. заложил управляющий имениями крупнейшего зем-
левладельца округи — графа Ференца Каройи (1705–1758) — гре-
кокатолик Димитрий Рац (1706–1782)43. К  югу от  храма по  про-
екту Никодима Лицкого началось строительство одноэтажного, 
квадратного в плане здания монастыря с  закрытым внутренним 
двором, соединенного с  церковью сводчатой галереей. Против 
строительства монастыря выступали эгерский епископ и  нирба-
торские минориты, но  в  конце концов епископ Ольшавский по-
лучил дозволение Марии Терезии на  строительство монастыря. 
Благородный жест графа Ференца Каройи обеспечил монасты-
рю финансовую стабильность: согласно местной легенде, он — по-
клонившись святыне — исцелился от болезни ног. В 1757 г. граф 
пожертвовал василианам землю для строительства церкви и  мо-
настыря, а годом позже — все владения в Мариапоче (ок. 1000 мел-
ких хозяйств и усадьбу)44.

Предположительно, уже во  второй половине XVII  в. большин-
ство в селе составляли русины, хотя более точные данные доступны 

41  Бывшая приходская постройка отмечена на плане храма и его окрестностей, ко-
торый прилагается к тексту указа епископа Ольшавского 1750 г. о василианах. Доку-
мент выставлен в экспозиции ордена Св. Василия Великого, посвященной Мариапочу. 
Фотография опубликована в: Puskás 1995: 8. ill.

42  Биографические данные см.: Marosi, Marosi 2023: 612.
43  Подробнее о жизненном пути Д. Раца и его меценатской деятельности в отно-

шении грекокатолической церкви см.: Terdik 2007.
44  Dudás 1987: 104–105, 114; Puskás 1995: 172–176; Terdik 2007: 368–370.



175Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

только начиная с XVIII в.45 Согласно данным урбария46, составленно-
го в правление Марии Терезии в 1772 г., люди, перечисленные в пе-
реписи — «зависимые крестьяне с правом свободного передвижения» 
(по понятным причинам, речь здесь не идет о проживавших в округе 
дворянах). Также известно, что:

[З]ависимые крестьяне с правом свободного передвижения почтен-
ных отцов-базилиан должны служить шесть дней в году со скотом, 
в соответствии с количеством голов тяглового скота, который у них 
есть, и девятнадцать дней в пешей доступности, и ничего другого47.

В 1776 г. в процессе составления урбария была проведена точная 
перепись имущества приписанных к  монастырю крестьян (земель-
ные участки и земли). Данные внесли в тетрадь в бумажном перепле-
те, сохранившуюся в  монастыре. Под руководством василианского 
игумена Антония Коцака его брат Арсений принял участие в замерах 
и даже составил эскиз владений ордена, отметив очертания главных 
зданий монастыря, границы крестьянских участков и усадеб на краю 
деревни и даже зафиксировав имена пользователей каждой части48.

45  Об истории народонаселения в XVIII в. см.: Удварі 1986: 850–862; Udvari 1994: 
123–126. С  тех пор было опубликовано немело немало церковных переписей, боль-
шинство оригиналов которых не  были доступны И. Удвари. Многие из  переписей 
были составлены в конторах, созданных при поддержке государства для бедных при-
ходов. Иногда в  них содержались данные о  грекокатолическом населении. См., на-
пример, данные о Мариапоче в переписи 1747 г.: Véghseő T., Terdik Sz., et al. Források 
a magyarországi görögkatolikus parókiák történetéhez. Az 1747. évi javadalom-összeírás. 
Nyíregyháza 2017. 22–23. old. (Collectanea Athanasiana, II/6); ср. данные перепи-
си 1775 г.: Véghseő T., Terdik Sz., et al. Források a magyarországi görögkatolikus parókiák 
történetéhez. Munkácsi és nagyváradi egyházmegyés parókiák összeírása 1774–1782 között. 
1. Szabolcs, Bereg, Szatmár, Ugocsa vármegyék és a hajdúvárosok. Nyíregyháza 2016. 
100–103. old. (Collectanea Athanasiana II/8/1). В 1792 г. число верующих — 730 чел. 
(Bendász; Koi 1994: 79), в  1806  г.  — 821, в  1822  г.— 724 чел. (Udvari 1990: 120). Ср.: 
Görögkatolikus kánoni látogatások Szabolcs vármegyében 1816–1824 / szerk. J. Nyírán, Zs. 
Majchricsné Ujteleki. Debrecen: Hajdúdorogi Főegyházmegye, 2017. 480. old.

46  Урбарий (от лат. urbarium) — реестр повинностей жителей королевства.
47  A Dél-Nyírség és a Hortobágy-melléke parasztjainak vallomása 1772-ből / A forrá-

sokat összegyűjtötte és jegyzetekkel éllátta P. Takács. Nyíregyháza: [Szabolcs-Szatmár me-
gyei Tanács], 1988. 262. old. 

48  Фото одного из планов опубликовал И. Удвари, ошибочно датировав его 1786 г., 
см.: Udvari 1994: 125. В настоящее время тетрадь хранится в собрании ордена Св. Ва-
силия Великого. Точное название: Specimen Dimensionis, ac Divisionis Possessionum 
Colonicalium tam intra, quam extra villanarum ad Venerabile Monasterium Maria Pócsense 



176 Сильвестер Тердик

Согласно данным первой переписи населения 1784  г., прове-
денной в  правление Иосифа  II (1780–1790  гг.), в  селе прожива-
ли 190 семей, занимавших 121 дом. В  числе жителей упомянуты 
22 священнослужителя (очевидно, монахи василианского монасты-
ря), 27 дворян — в большинстве римокатолики и протестанты, а так-
же 62 крестьянина, 130 батраков и  трое крепостных. Большинство 
грекокатоликов были земледельцами и батраками49. 

Во второй половине XVIII в. василианский монастырь уже стал 
важным грекокатолическим центром. В 1767–1906 гг. там получа-
ли философское и теологическое образование послушники из вен-
герских монастырей. В 1775 г. монахи-василиане ходатайствовали 
о праве открыть гимназию, но получили разрешение только на на-
чальные классы. Обучение началось в 1779 г., одновременно при мо-
настыре действовала schola nationalis, или народная школа. В 1780 г. 
один из  монахов освоил принципы нового школьного уложения 
Ratio Educationis (учебного плана, разработанного при Марии Тере-
зии в 1777 г. в рамках реформы образования) в части, касавшейся 
народных школ (так называемая norma). По школьным переписям 
видно, что 1-й и 2-й классы были «народными», 3-й и 4-й грамма-
тическими. Это была единственная монастырская школа василиан-
ской провинции в  Венгрии с  центром в  Мукачеве, где также учи-
лись миряне. Мукачевский грекокатолический епископ Андрей 
Бачинский смог, ссылаясь на школу, добиться того, чтобы реформа 
Иосифа  II, направленная на  закрытие не  приносящих обществен-
ной пользы католических орденов, не коснулась общины в Мариа-
поче50. Эта школа, конечно же, повышала шансы поселения полу-
чить статус города.

pertinentium. Ad Mandatum Suae Sacratissimae Caesareo Regiae ac Apostolicae Majestatis, 
nec non Dispositionem Urbarii ab Eadem Extradati.

49  Danyi, Dávid 1960: 160–161.
50  В 1841 г. по предложению мукачевского епископа Василия Поповича (1837–

1864  гг.) было принято решение о  создании учительской семинарии (preparandia). 
В  1843  г. она уже готовила канторов и  учителей для приходов. В  1850–1860-х го-
дах школы ордена испытывали нехватку учителей, и  классы грамматики в  Мариа-
поче пришли в  упадок. В  1865  г. государство закрыло педагогическую семинарию. 
До 1950 г., когда орден был распущен, василиане содержали шестиклассную началь-
ную школу, куда со  временем стали нанимать и  светских учителей. Подробнее см.: 
Szabó 1989: 254–268.



177Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Формирование порядка паломничества в Мариапоч

И все-таки начало превращению Мариапоча из села в город по-
ложили регулярные паломничества и  связанное с  ними развитие 
рыночной инфраструктуры. Предположительно уже после первых 
известий о  «плачущей» иконе, в  ноябре 1696  г., в  селе стали появ-
ляться первые паломники. Неизвестно, как проходили первые па-
ломничества, скорее всего, они организовывались на праздники, по-
священные Деве Марии: паломников, прежде всего, должны были 
привлекать Рождество Пресвятой Богородицы (8 сентября) и Успе-
ние Пресвятой Богородицы (15 августа). Похоже, что после того, как 
первую мироточащую икону в  1697  г. увезли в  Вену, поток палом-
ников не  оскудел. В  то же время события Освободительной войны 
1703–1711 гг. под предводительством князя Ференца II Ракоци, ко-
гда вся округа превратилась в один большой театр военных действий, 
и эпидемия чумы не способствовали проведению паломничеств, хотя 
эгерский епископ как раз в 1707 г. направил в село список первой ми-
роточившей иконы, что служит косвенным свидетельством того, что 
людской поток полностью никогда не иссякал. Существенный рост 
числа паломников пришелся на период после 1715 г., когда распро-
странилась весть о втором мироточении.

Паломничество к  святым местам церковь пыталась ограничить 
определенными рамками, чтобы к  определенным праздникам мож-
но было испросить индульгенцию у Святого Престола. Появившееся 
в Средние века учение католической церкви об индульгенциях про-
тестанты отвергали, а  православные не  признавали, поскольку оно 
оформилось после Великой схизмы. Суть его в том, что срок покая-
ния за грехи, в которых человек признался на исповеди, то есть вре-
менное земное наказание, можно сократить за счет получения индуль-
генций или полностью его избежать ввиду «небесной сокровищницы» 
заслуг, накопленных святыми. В первом случае речь идет о частичной 
индульгенции, когда отменяется только определенный период нака-
зания (годы, дни), во втором случае может быть получена полная ин-
дульгенция, то есть отменяется весь период покаяния. Условия полу-
чения индульгенции тоже разные: для частичной индульгенции часто 
достаточно произнесения молитв перед тем или иным святым обра-
зом или в определенное время, полная же индульгенция часто пред-
полагает совершение паломничества, что означает, что предписанные 



178 Сильвестер Тердик

молитвы должны быть произнесены определенным образом в опреде-
ленном месте (например, в церкви, на кладбище) и в определенный 
период (например, в праздник), при этом необходимыми условиями 
для этого являются исповедь и причастие. Тридентский собор в ответ 
на критику со стороны протестантов лишь подтвердил традицию по-
лучения индульгенций, благодаря чему ее признали и грекокатолики, 
вступившие в религиозную унию с Римско-католической церковью. 
Начиная с XVII в. нескольким василианским монастырским церквям, 
преимущественно на территории Украины, были предоставлены раз-
личные привилегии, связанные с получением индульгенций.

Храм в Мариапоче получил первую известную нам привилегию на 
выдачу индульгенций в период, когда в епархии Мукачевского епископа 
все еще было сильно влияние эгерского римско-католического еписко-
па (1718–1771 гг.). Это индульгенция храму в Поче, данная 30 января 
1721 г. в Риме папой Климентом XI (1700–1721 гг.). Примечательно, что 
в ней он назвал покровительницей храма Деву Марию, хотя уже тогда 
его небесным покровителем был св. Михаил. Понтифик также считал 
село частью Эгерской епархии, а  грекокатоликов даже не  упоминал51. 
Полные индульгенции можно было получить в  праздники Рождества 
и Успения Пресвятой Богородицы (предположительно, по григориан-
скому календарю) во всех капеллах и боковом алтаре церкви. Послед-
нее уточнение довольно странно уже потому, что  в деревянном храме 
в Поче не было ни часовен, ни, вероятно, боковых алтарей.

Во  второй половине столетия новые индульгенции выдавались 
папами римскими раз в  десять лет: 20  марта 1752  г. Бенедикт XIV 
(1740–1758  гг.) издал индульгенцию епископу Ольшавскому52. Де-
сять лет спустя, 22  сентября 1763  г. Климент XIII (1758–1769  гг.) 
подписал индульгенцию, касавшуюся Успения и Рождества Пресвя-
той Богородицы, и  епископ Ольшавский повелел ее опубликовать 
21 декабря того же года. В этом документе Мариапоч вновь назван 
частью епархии римско-католического эгерского епископа, а  греко-
католики не упоминаются53. 

51  «<…> sub titulo B[eatae]. Mariae Virginis loci Poltsen nuncupatam Agriensi Dioe-
cesis <…>». Государственный архив Закарпатской области. Ф. 151. Оп. 1. № 323. Л. 1. 
Опубликовано в: Episcopia Greco-Catolică de Mukacevo, Documente / coord. V. Ciubotă, 
V. Rus, I. L. Horvat. Satu Mare: Muzeul Sătmărean, 2007. P. 152–153.

52  Máriapócs. Nagy Szent Bazil Rend Gyűjteménye. Lt. sz. 2017.10.1.
53  Ibid. 13.1.



179Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Индульгенцию Климента XIV (1769–1774  гг.) епископ Ан-
дрей Бачинский опубликовал значительно позже, в  августе 1778  г. 
(см. Приложение I.1). В ней храм в Мариапоче упомянут как владе-
ние ордена василиан, расположенное в  Мукачевской епархии. Это 
не удивительно, учитывая, что с 1771 г. Святой престол считал ее са-
мостоятельной грекокатолической провинцией. На  этот раз выда-
ча индульгенций приурочивалась к семи праздникам, посвященным 
Деве Марии, хотя конкретно не уточнялось, о каких праздниках шла 
речь.

В  индульгенции от 13  июня 1781  г., выданной Пием VI (1775–
1799  гг.), перечислялись уже следующие праздники, посвященные 
Пресвятой Богородице: Рождество (8  сентября), Зачатие (8  дека-
бря), Сретение Господне (2 февраля), Благовещение (25 марта), Ри-
зоположение (2  июля), Успение (15  августа). Кроме того, допуска-
лась индульгенция в  воскресенье, выпадавшее на  восьмой по  счету 
день после праздника Рождества Богородицы. Полные индульген-
ции по-прежнему предоставлялись тем, кто посещал церковь с вечер-
ни накануне праздника до заката дня праздника, где молился о един-
стве христианских государей, искоренении ересей и возвеличивании 
Матери54.

Декреты Иосифа II, направленные на уменьшение числа палом-
ничеств, не могли не коснуться Мариапоча, хотя информации о кон-
кретных распоряжениях найти не удалось, если не считать докумен-
тов, касающихся изъятия вотивных предметов из серебра55.

В  1793  г., в  понтификат Пия VI, была опубликована новая ин-
дульгенция (Приложение 1.2), согласно которой полное искупление 
грехов можно получить в пять праздников, посвященных Деве Ма-
рии, выполнив определенные условия, причем не только для живых, 
но и для томящихся в чистилище душ. Во вводной части отмечалось, 

54  «Nativitatis, Conceptionis, Purificationis, Annuntiationis, Visitationis, Assumptio-
nis B[eatae] M[ariae] V[irginis] Im[macula]tae festii dieorum, nec non D[omi]nica intra 
octavam ejusdem Nativitatis B[eatae] M[ariae] V[irginis] Im[macula]tae a primis vesperis 
usque ad occasum solis dierum hujusmodi singulis annis devoti visitaverint, <…>». Ниже 
на том же листе епископское дозволение на публикацию: «Praesentes S[ancti]S[si]mi 
Domini Nostri Indulgentias pro praefata S[ancti]. Michaelis Ecclesia Pócsensi Dioecesis 
Nostrae Munkacsiensis Authoritate Nostra Ordinaria adprobamus. Signatum Ungvarini 
6a Julii 1781. Andreas Ep[isco]pus m[anu] p[ropria]» (Máriapócs. Nagy Szent Bazil Rend 
Gyűjteménye. Lt. sz. 2017.18.1).

55  Подробнее см.: Földvári 2010: 71–97.



180 Сильвестер Тердик

что индульгенции действительны как для римо-, так и для грекока-
толиков, причем распространяются на праздники как по старому, так 
и по новому стилю.

В  1807  г. епископ Андрей Бачинский дважды санкциониро-
вал публикацию индульгенций: 19  февраля56 и  4  сентября (Прило-
жение 1.3). Во втором случае названы оба обряда и верующие обо-
их полов и подчеркивается, что отпущение грехов относится к обоим 
календарным праздникам. Интересно отметить, что католический 
праздник Святейшего имени Пресвятой Богородицы (12  сентября) 
упоминается особо57.

Нет точных данных о  том, когда в  Мариапоче начались палом-
ничества в день святого Илии (20 июля). Об этом нет упоминаний 
в папских индульгенциях, но они считались самыми важными наря-
ду с паломничествами в Великие Богородичные праздники, потому 
что, как писал известный этнограф Балинт Шандор: «Самой извест-
ной ярмаркой невест в Мариапоче считалось паломничество в Ильин 
день»58. Католическое и протестантское дворянство, в свою очередь, 
считало наиболее подходящим поводом для знакомства молодежи 
паломничества 8 сентября по григорианскому календарю59.

В дни паломничеств местные жители пытались продать излиш-
ки сельскохозяйственной продукции, и так постепенно возникла по-
требность в  рынке. В  урбариуме, составленном в  1772  г., местные 
жители упоминали, что, поскольку в деревне почитается образ Пре-
святой Богородицы, они могут продавать свои товары за  хорошие 
деньги тем, кто посещает как римские, так и греческие обряды и, сле-
довательно, получать от этого некоторую прибыль. Кроме того, Ма-
риапоч находится вблизи мест проведения крупных ярмарок (Надь-
калло, Нирмада, Матесалка, Кишварда, Надькарой, Дебрецен), куда 
в  любое время года можно добраться без уплаты портовых и  тамо-
женных пошлин, чтобы продать излишки своей продукции60.

56  Это распоряжение прибыло годом ранее, в 1806 г., за подписью Доминика, епи-
скопа Мирского. Ниже на странице его официальная печать и печать красного воска 
Андрея Бачинского. Máriapócs. Nagy Szent Bazil Rend Gyűjteménye. Lt. sz. 2017.17.1.

57  Это единственная индульгенция, содержание которой кратко описано в путево-
дителе XIX в., см.: Lupis I. S. Mária-Pócsi Nefelejts. 62. old.

58  Bálint 1939: 198. См.: Udvari 1994: 129.
59  Ombódy P. A pócsi Mária // Magyar Nemzet. 1938. 30 X. 1. sz. 16. old. 
60  A Dél-Nyírség és a Hortobágy-melléke. 259–260. old.



181Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Приток паломников создавал условия для проведения ярмарок, 
что побудило заинтересованную сторону — отцов-василиaн, бывших 
крупнейшими землевладельцами округи, — к тому, чтобы ограничить 
определенными рамками этот процесс и испросить у государя жало-
ванную грамоту на проведение ярмарок, каковую им в 1816 г. даровал 
император-король Франц I (1792–1835 гг.) (Приложение II).

В  вводной части жалованной грамоты государь удовлетворил 
прошение собственников поселения. Он повелел, чтобы отныне село 
Мариапоч «навеки» именовалось рыночным городом (mezőváros)61 
и в нем ежегодно проводилось четыре ярмарки (6 февраля, 3 марта, 
21 августа и в понедельник после праздника Пресвятой Девы Марии 
(по-видимому, речь шла о 8 сентября)).

Населенный пункт, который сначала назывался Поч, а затем Ма-
риапоч, стал важным местом паломничества благодаря мироточащей 
иконе. Его экономическое развитие было связано с тем, что он стал 
важным местом для христиан разных обрядов и разных национально-
стей, проживавших в восточной части королевства (венгров, русинов, 
румын, немцев, словаков). С  появлением монахов-василиан палом-
ничества стали более организованными, а регулярные индульгенции 
из Рима повышали привлекательность святыни в глазах верующих. 
Оживление религиозной жизни сопровождалось ростом экономиче-
ских возможностей для жителей. Одним из  признаков этого стали 
стихийные ярмарки, проведение которых позже стало регулировать-
ся хартией городских привилегий, изданной императором-королем.

Получив в 1816 г. городскую привилегию, Мариапоч стал самым 
маленьким городом в Венгерском королевстве. Неудивительно, что 
через полвека, в  1872  г., в  ходе административной реформы в  Ав-
стро-Венгрии он потерял этот статус, потому что в непосредственной 
близости находились поселения, веками располагавшие правом про-
ведения ярмарок. В 1993 г., после падения коммунистического режи-
ма, Мариапоч вновь стал городом благодаря международному значе-
нию как места паломничеств, которое лишь возросло после того, как 
папа Иоанн Павел II (1978–2005 гг.) посетил его 18 августа 1991 г. 

61  Рыночный город (лат. oppidum, или oppidium) — поселение, обладавшее привиле-
гиями, дарованными верховным правителем. Их содержание и объем варьировались, 
но самой главной было право проводить ярмарки. В Венгрии назывался «сельским го-
родом» (mezőváros), поскольку не имел права строить городскую стену и обычно рас-
полагался в открытом поле, иногда обносился частоколом или глинобитной оградой.



182 Сильвестер Тердик

во время пастырского визита в Венгрию62. История повторилась, по-
тому что повторное присвоение статуса города Мариапочу произо-
шло именно благодаря нахождению в нем религиозной святыни.

Перевод с венгерского О. В. Хавановой

Приложение

I. Избранные индульгенции, данные римскими 
папами паломническому храму в Мариапоче

1. Индульгенция на  семь праздников Богородицы, 27  июля 
1773 г.

Бумага, чернила. Копия, 1778 г.
Собрание ордена Святого Василия Великого, Мариапоч, 

Инв. № 2017.19.1.

Copia Indulgentiarium.
Ecclesiae Maria Pocsensis.
Clemens P[a]P[a]. XIV.

Universis Christi fidelibus praesentes Literas inspecturis salutem, et 
apostolicam Benedictionem. Ad augendam fidelium Religionem, et ani-
marum salutem coelistibus Ecclesiae thesauris pia charitate intenti, Om-
nibus utriusque sexus Christi fidelibus vere poenitentibus, et confessis, ac 
sacra communione refectis, qui Ecclesiam S[ancti]. Michaelis Archange-
li, Monachorum Ordinis S[ancti]. Basilii Magni Loci Pócsensis Munkac-
siensis Dioecaesis. Dummodo praeter Indulgentias Ecclesiis dicti Ordinis 
generaliter concessas, nullae illi Ecclesiae specialiter concessae reperian-
tur in septem festivitatibus Beatae Mariae Virginis Immaculatae, a primis 
vesperis usque ad occasum solis dierum hujusmodi singulis annis devote 
visitaverint, et ibi pro Christianorum Principum concordia, haeresum ex-
tirpatione, ac Sanctae Matris Ecclesiae exalatione pias ad Deum preces 
effuderint, plenariam in una ex septem festivitatibus ejusdem B[eatae]. 

62  Статус города был возвращен Мариапочу 1 декабря 1993 г., см.: Magyar Közlöny. 
1993. 158. sz. Ср.: Új városok Szabolcsban // Kelet-Magyarország. 1993. 53. évf. 260. sz. 5. 
old.



183Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

M[ariae]. V[irginis] Immaculatae per ordinarium designandae Omnium 
peccatrorum suorum Indulgentiam, et remissionem misericorditer in Do-
mino concedimus; in reliquis autem sex festivitatibus hujusmodi septem 
annos et totidem quadragenas de injunctis eis, seu alias quomodolibet de-
bitis poenitentiis in forma Ecclesiae consueta retaxamus. Praesentibus ad 
septennium tantum valituris. Volumus autem, ut si pro inspectione prae-
sentatione, admissione, seu publicatione pretium aliquorum vel minimum 
detur, aut sponte oblatum recipiantur praesentes nullae sint.

Datum Romae apud S[anctam]. Mariam Majorem sub annulo pisca-
toris die XXVII. July M. DCCLXXIII Pontificatus mei Anno 5to.

Gratis pro Deo et Sacrum.

[Позднейшая приписка, сделанная другой рукой, за  собственно-
ручной подписью епископа:]

Praesentes Indulgentias nobis exhibita legimus, et ut in forma consue-
ta in loco, ut intus publicentur, concessimus. Munkacsini 11a Aug. 1778.

Andreas Ep[isco]pus m[anu] p[ropria]

2. Индульгенция на пять праздников Пресвятой Богородицы, 
13 апреля 1793 г.

Бумага, чернила, условная печать подписавшего епископа.
Собрание ордена Св. Василия Великого, Марапоч, без инв. н-ра.

Ex audientia S[ancti]S[i]mi habita Die 13. Aprilis 1793.
S[ancti]S[i]mus D[omi]nus Noster Pius P[a]P[a]. VI. ad relationem 

R[everendi]. P[atris]. D[omini]. Archiepiscopi Adamen S[anctae]. Con-
gregationis Propaganda Fide Secretarii, Universis, et singulis utriusque 
sexus Christifidelibus, qui vere poenitentes, confessi, et sacra communio-
ne refecti visitaverint Ecclesiam de qua in precibus, ibique pias ad Deum 
preces effuderint pro Haeresum extirpatione, ac Fidei Catholicae incre-
mento in quinque Festivitatibus, quae de praecepto recoluntur, Concep-
tionis scilicet, Nativitatis, Purificationis, Annuntiationis, et Assumptionis 
B[eatae]. Mariae Virginis cum Vigiliis et cum Octavis juxta vetus ac no-
vum Kalendarium Latini, et Rutheni Ritus, Indulgentiam Plenariam ap-
plicabilem quoque per modum suffragii animabus in Purgatorio detentis; 
et ad Decennium tantummodo duraturam peramanter in Domino conces-
sit: similemque Indulgentiam benigne etiam extendit, iisdem tamen injun-
ctis piis operibus, pro illis omnibus utriusque sexus Christifidelibus, qui ex 



184 Сильвестер Тердик

remotionibus Regni Hungarici partibus solent quolibet anno devotionis 
causa eandem Ecclesiam visitare sed ob itineris Longitudinem quandoque 
in supra statutis Festivitatum temporibus accedere praepediti, paulo sevi-
ris intra praefestos dies advenerint.

Datum Romae et Aedibus d. S. Congregationis die, et Anno, quibus 
supra.

L. Card. Antonellus Prefectus

3. Индульгенция на семь праздников Пресвятой Богородицы, 
3 июля 1807 г.

Бумага, чернила. Внизу страницы условная печать епископа, ря-
дом красная восковая печать Бачинского.

Собрание ордена Св. Василия Великого, Мариапоч, 
Инв. № 2017.12.1.

Ex Audientia S[ancti]S[i]mi habita Die 3. Julii 1807.
Sanctissimus Dominus Noster Pius Divina Providentia P[a].P[a]. 

VII. referente me infra[scri]pto S[anctae]. Congregationis de Propaganda 
Fide Praefecto, omnibus, et singulis utriusque sexus Christifidelibus, qui 
veri poenitentes, confessi, et Sacra Communionem refecti devote visita-
verint Ecclesiam Monasterii Rutheni Ritus Potsensis ad S[anctum]. Mi-
chaelem Archangelum Dioecesis Muncaczoviensis, ibique pias ad Deum 
preces effuderint pro S[anctae]. Fidei propagatione et juxta Mentem San-
ctitatis Suae in Festivitatibus Annunciationis scilicet, Conceptionis, Vi-
sitationis, Nativitatis, Purificationis, et Assumptionis Beatae Mariae Vir-
ginis juxta utrumque, vetus nempe et novum Kalendarium Latini Ritus 
occurrit Festum S[ancti]S[i]mi Nominis Mariae, vel loco ipsarum Festi-
vitatum in earum Pervigiliis, aut in uno ex Diebus intra Octavam earu-
mdem juxta novum Kalendarium Latini Ritus, Plenarium Indulgentiam 
semel in unoquoque ex praedictis diebus, quibus id egerint, singulis An-
nis in perceptuum lucrandam, et applicabilem quoque per modum suffra-
gii Animabus in Purgatorio detentis misericorditer in Domino impertitur: 
similemque Indulgentiam benigne etiam extendit, iisdem tamen injunctis 
piis operibus, pro illis omnibus utriusque sexus, ac utriusque Ritus Chri-
stifidelibus, qui ex remotionibus Regni Hungarici Partibus solent quo-
libet Anno devotionis causa eamdem Ecclesiam visitare, se dob itineris 
longitudinem, vel ob aliam justam causam quandoque in supra statutis 



185Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

festivitatum temporibus accidere praepediti paulo serius intra praefatos 
dies advenerint.

Datum Romae ex Aedibus dictae S. Congregationis Die, et Anno, qu-
ibus supra

Gratis sine ulla omnino solutione quocumque titulo
Michael Cardinalis de Pera Prefectus

[Позднейшая приписка другим почерком за собственноручной под-
писью епископа]:

Has Indulgentia acceptamus, et sua formalitate publicari jubemus. 
Ungvarini 4a Septembris, 1807.

Andreas Ep[isco]pus m[anu] p[ropria]

II. Жалованная грамота императора-короля Франца I о даровании 
селу Мариапоч статуса городского поселения (1816 г.)63

Пергамен, чернила, красная восковая подвесная печать в  дере-
вянном футляре.

Архив ордена Св. Василия Великого, Мариапоч

NOS FRANCISCUS PRIMUS, divina, favente Aementia Austriae 
Imperator, Hierosolymae, Hungariae, Bohemiae, Dalmatiae, Croatiae, Sla-
voniae, Galliciae et Lodomeriae Rex Apostolicus, Archidux Austriae, Dux 
Lotharingiae, Salisburgi, Vircelurgi et in Franconia, magnus Dux Craco-
viae, Magnus Princeps Transylvaniae, Dux Styriae, Carinthiae et Carnio-
licae; superioris et inferioris Silesiae, Princeps Berchtoldigadenae et Mer-
genthemii, Comes Habspurgi etc. etc.: Memoriae commendamus tenore 
praesentium significantes, quibus expedit Universis: Quod Nos cum ad 

63  Грамота составлена в  Виченце 5  февраля 1816  г. Написан на  пергамене, копию 
с висячей печатью по состоянию на 2025 г. можно видеть в раме на постоянной выстав-
ке в собрании ордена Св. Василия Великого. Фотография без детального описания впер-
вые опубликована в: Máriapócsi zarándok naptár az 1943-ik évre / összeállította B. Dudás, 
O. S.B.M. Szent Bazil Rend. Ungvár: Szent Bazil rend Középiskola, [1942]. 55. old. Копии, пер-
вая из которых также использовалась в процессе расшифровки для выявления трудно-
читаемых деталей оригинального документа, хранятся в Венгерском государственном ар-
хиве Национального архива, см.: HU-MNL-OL. A 57. Magyar Kancelláriai Levéltár. Libri 
regii. 63. köt. 875. old. Грамоту предваряет фраза: «Nundinale Privilegium in Possessione nunc 
Oppido Maria-Pocs pro parte ejusdem Oppidi Compossessorum elargitum». 4152. 816. Другую 
копию см.: HU-MNL-OL. A 39. Magyar Kancelláriai Levéltár. Acta generalia. 1816. № 4152.



186 Сильвестер Тердик

humillimam Compessossorum Possessionis Maria-Pocs, Comitatui Szabol-
csensi ingremiatae Majestati Nostrae factam supplicationem, tum vero uti-
litatis, et Commodi tam praefatae Possessionis Maria-Pocs dicto Comitatui 
Szabolcsensi adjacentis Incolis, quam etiam aliis circumvicinis Locis procu-
randi Causa, id Iisdem supplicantibus Compessoribus, eorundemque Hae-
redibus et Posteris, ac Successoribus de Regiae potestatis Nostrae plenitu-
dine, et Gratiae speciali clementer annuendum, et benigne concedendum 
esse duximus, ut antelata Possessio Maria-Pocs, fato Comitatui Szabolc-
siensi ingremiata a modo impesterum futuris, et perpetuis semper tempo-
ribus Oppidi Nomine gaudeat, atque pro tali habeatur declarata, intute-
leturque, ut insuper in eadem per Nos modo praevie in Oppidum devata 
Possessione Maria-Pocs quadruplicis ordinis annuales Nundinae, seu Fora 
annualia libera, et quidem primi ordinis die sextae Februarii, secundi ordi-
nis die tertia Maji, Tertii ordinis die vigesima prima Augusti, quarti demum 
ordinis die Lunae Dominicam post Festum Mariae sequente sub omnibus 
iis Libertatibus, et Praerogativis, quibus aliarum Liberarum et Regiarum 

Жалованная грамота императора-короля Франца, дарующая Мариапочу 
статус рыночного города (1816 г.). Собрание ордена Св. Василия Великого, 

Мариапоч



187Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Civitatum Nostrarum, Oppidorumque et Villarum liberae Nundinae, seu 
Fora annualia libera celebrantur, perpetuo celebrari possint, ac valeant, ea 
tamen per expressum adjecta cum Declaratione: ut ubi ipsei annorum se-
rae praemissae celebrationi Nundinarum praefixi dies, in dein Dominicum, 
aut Fori Festum inciderint Casum in illum Nundinae diem Dominicum aut 
Fori Festum immediate praecedentibus, aut proximae sequentibus Diebus, 
nunquam autem die Dominico, aut Fori Festo celebrantur. Imo nomina-
mus, et evehimus, annuinusque, et concedimus praesentium per vigorem 
absque tamen praejudicio Nundinarum annualium liberarum, seu Fororum 
annualium liberorum in aliis quibusvis Locis circumvicinis benigno Privile-
gio Nundinali provisis celebrari solitorum. Quocirca Vos omnes et singulos 
Mercatores, Intitores, Viatores, et quoslibet alios forenses Homines harum 
serie assecuramus, affidamus, et certificamus, quatenus ad praespecificatas 
quadruplicis ordinis annuales Nundinas seu Fora annualia libera in supra-
fato jam Oppido Maria-Pocs dicto Comitatui Szabolcsensi ingremiato ce-
lebrari concessa cum omnibus Mercantiis, Bonisque Vestris libere, secure, 
et absque ullo pavore, seu formidine Personarum Rerumque et Mercantia-
rum Vestrarum venaitis, properitis, et accedatis, salvis caeteroquin Personis 
et Rebus Vestris sub Nostra protectione, ac Tutela speciali permanentibus, 
et haec volumus per Fora, et alia publica Loca ubique palam fieri, et pro-
clamari, praesentes autem, quas Secreto Sigillo Nostro, quo ut Rex Hunga-
riae Apostolicus utimur in pendenti commumuniri fecimus, post earundem 
Lecturam iterum reddi volumus et jubemus Praesentanti (…) Fidelis Nostri 
Nobis sincere dilecti Spectabilis ac Magnificii Comitis Francisci Koháry 
de Csabragh et Szitnyae, perpetui in Murány, Camerarii et actualis Gra-
tus Equiliari Nostri, ac Pro-Cancellarii Regii Hungarico-Aulici, Comita-
tus Honthensis Supremi, ac Perpetui Comitis, nec non Regnum Nostrum 
Hungariae Crimernarum Regalium Magistri. Vincentiae die quintae Men-
sis Aprilis, Anno Domini Millesimo Octingentesimo decimo sexto, Regno-
rum Nostrorum Hungariae, Bohemiae, et reliquorum, Anno vigesimo

Franciscus m[anu] p[ropria]

Список исторических географических названий
Балажфалва — ныне Блаж в Румынии
Варанно — ныне Вранов-над-Топлёу в Словакии
Кашша — ныне Кошице в Словакии



188 Сильвестер Тердик

Мункач — ныне Мукачево на Украине
Надькарой — ныне Карей в Румынии 
Надьолшва — ныне Ольшавица в Словакии
Надьварад — ныне Орадя Маре в Румынии
Унгвар — ныне Ужгород на Украине
Шарошкишфалу — ныне Мала Веска в Словакии 

Список литературы
Удварі 1986 — Удварі І. Прилоги ґу историї українських островох XVIII вику 

у комитату Саболч // Шветлосц. 1986. XXIV. Ч. 6. С. 850–862.
Удварі 1990 — Удварі І. Два найстарши руски язиково памяткиу Маряповчу 

у Мадярскей зоз 1715 року. (Походзенє Плачуцей Богородици) // Нова 
думка. 1990. XIX. Ч. 84. С. 15–19.

Aurenhammer 1956 — Aurenhammer H. Die Marien-Gnadenbilder Wiens und Ni-
ederösterreichs in der Barockzeit. Wien: Österreichisches Museum für Volk-
skunde, 1956. 183 S. (Veröffentlichungen des Österreichischen Museums für 
Volkskunde, 8).

Bálint 1939 — Bálint S. Adatok a magyar búcsújárás néprajzához // Ethnogaphia. 
1939. 50. köt. 193–200. old.

Barna 2014  — Barna G. Görög katolikus búcsújáró helyek az egykori Északke-
let-Magyarországon // Vallási Néprajzi tanulmányok / szerk. G. Barna. Sze-
ged: SZTE BTK Néprajzi és Kulturális Antropológiai Tanszék, 2014, 67–82. 
old. (Szegedi Vallási Néprajzi Könyvtár, 46; A Vallási Kultúrakutatás Köny-
vei, 14).

Bendász, Koi 1994 — Bendász I., Koi I. A Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye 
lelkészségeinek 1792. évi katalógusa. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkato-
likus Hittudományi Főiskola, 1994. 147 old.

Danyi, Dávid (szerk.) 1960 — Az első magyarországi népszámlálás (1784–1787) / 
szerk. D. Danyi, Z. Dávid. Budapest: s.n., 1960. 393 old.

Dudás 1987  — Dudás B. A baziliták szerepe a hajdúdorogi egyházmegye életé-
ben // A Hajdúdorogi Bizánci katolikus Egyházmegye Jubileumi Évkönyve 
1912–1987 / szerk. I. Timkó. Nyíregyháza: Görög Katolikus Püspöki Hiva-
tal, 1987. 103–115.

Földvári 2010 — Földvári K. A máriapócsi kegytemplom votív tárgyainak történe-
te II. József uralkodása idején // Athanasiana. 2010. 31. sz. 71–97. old.

Földvári 2020 — Földvári K. The cult of the miraculous icon of Máriapócs in Vi-
enna  // The light of Thy countenance. Greek Catholics in Hungary  / ed. 
by Sz.  Terdik. Debrecen: Metropolitan Church sui iuris of Hungary, 2020, 
P. 304–308.

Gánicz, Legeza, Terdik 2009  — Gánicz T., Legeza L., Terdik Sz. Nemzeti szenté-
lyünk, Máriapócs. [Budapest: Mikes Kiadó,] 2009. 128 old.



189Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Ivancsó, Imfeld, Betz 1996 — Ivancsó I., Imfeld K., Betz J. Das Gnadenbild von Má-
riapócs. Passau: Verlag Peda Gregor, 1996. 

Jakab, Istvánovits 2024 — Jakab A., Istvánovits E. Régészeti kutatások a máriapó-
csi kegytemplomban  // Mária-tisztelet és Mária-kegyhelyek Közép-Ke-
let-Európában a 18. században / szerk. Sz. Terdik. Nyíregyháza: Szent Atanáz 
Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2024. 13–50. old. (Collectanea At-
hanasiana, I/17).

Janka 1996 — Janka Gy. A máriapócsi könnyezés jegyzőkönyve a Hevenesi gyűj-
teményben // Máriapócs 1696 — Nyíregyháza 1996. Történelmi konferencia 
a máriapócsi Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulóján. 1996. no-
vember 4–6. / szerk. Gy. Janka. Nyíregyháza: s.n., 1996, 138–147. old.

Magyar 1996 — Magyar A. Az eredeti könnyező máriapócsi ikon története // Má-
riapócs, 1696 — Nyíregyháza, 1996: Történelmi konferencia a máriapócsi Is-
tenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulójára, 1996. november 4–6. / 
szerk. Gy. Janka. Nyíregyháza: s.n., 1996. 85–97. old.

Marosi, Marosi 2023 — Marosi I., Marosi A. A történeti Munkácsi Görögkatoli-
kus Egyházmegye papi névtára. Beregszász: Bendász István Görögkatolikus 
Könyvtár és Levéltár, 2023. 1093 old.

Mészáros 2016 — Mészáros K. Szent-Ivány János beregi főispán halála. Adalék az 
1740. évi szabolcsi pestisjárvány és a máriapócsi kegyhely történetéhez  // 
Szabolcs-Szatmár-Beregi Szemle. 2016. 51. évf. 3. szám, 72–79. old.

Nedici 2023 — Nedici R. An artistic melting pot. The building site of the Greek 
Catholic cathedral in Blaj in the late 1740s // Intercultural and visual art 
transfer in Central Europe and the Balkans / ed. by A. Dumitran, M. P. Kruk 
Alba-Iulia; Cluj-Napoca, 2023. P. 267–302.

Németh 1997 — Németh P. A középkori Szabolcs megye települései. Nyíregyháza: 
Ethnica Kiadás, 1997. 224. old.

Puskás 1995 — Puskás B. A máriapócsi kegytemplom és bazilita kolostor // Művé-
szettörténeti Értesítő. 1995. 44. évf. 169–190. old.

Puskás 1996 — Puskás B. A Pócsi Mária és a Kárpát-vidéki Istenszülő kegyké-
pek // Máriapócs 1696 — Nyíregyháza 1996. Történelmi konferencia a má-
riapócsi Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulóján. 1996. novem-
ber 4–6. / szerk. Gy. Janka. Nyíregyháza: s.n., 1996. 97–117. old.

Puskás 2008 — Puskás B. A görög katolikus egyház művészetet a történelmi Ma-
gyarországon: Hagyomány és megújulás. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görög-
katolikus Hittudományi Főiskola, 2008. 320 old.

Soós 1985 — Soós I. Az egri egyházmegyei plébániák történetének áttekintése. Bu-
dapest: Szent István Társulat, 1985. 607. old.

Szabadi 1996 — Szabadi I. A református egyház Máriapócson a XVII. század má-
sodik felében // Máriapócs, 1696 — Nyíregyháza, 1996: Történelmi konferen-
cia a máriapócsi Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulójára, 1996. 
november 4–6. / szerk. Gy. Janka. Nyíregyháza: s.n., 1996. 43–48. old.



190 Сильвестер Тердик

Szabó 1989 — Szabó J. A görög katolikus iskolaügy és a máriapócsi iskolaszervezési 
törekvések // Szabolcs-Szatmári Szemle. 1989. 24. évf. 264–278. old.

Szentkirályi 2012 — Szentkirályi M. Gránátalma a szárnyasoltáron. Egy restaurá-
torművész műhelytitkai. Budapest: Kairosz Kiadó, 2012. 241. old.

Terdik 2001 — Terdik Sz. “Madonna delle Vittorie” — A pócsi Mária-ikon kultuszá-
nak hatásai Venetóban // Korok, világképek, egyházak / szerk. M. Keller, Sz. 
Terdik. Budapest: Jézus Társasága Alapítvány, 2001. 123–131. old. (Studia 
Ignatiana, I).

Terdik 2005 — Terdik Sz. A pócsi Szűzanya kegyképének másolatai // A máriapócsi 
kegykép harmadik könnyezésének centenáriuma alkalmából rendezett nem-
zetközi konferencia anyaga / szerk. I. Ivancsó. Nyíregyháza: Szent Atanáz Gö-
rögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2005. 49–61. old.

Terdik 2007 — Terdik Sz. Rácz Demeter, egy XVIII. századi görög katolikus mecé-
nás // A Jósa András Múzeum Évkönyve. 2007. 49. évf. 333–380. old.

Terdik 2008 — Terdik Sz. A máriapócsi kegytemplom építésére és belső díszítésére 
vonatkozó, eddig ismeretlen források // A Jósa András Múzeum Évkönyve. 
2008. 50. évf. 525–571. old.

Terdik 2010 — Terdik Sz. Középkori eredetű görög katolikus templomok a történe-
ti Szatmár vármegyében // Athanasiana. 2010. 32. évf. 119–134. old.

Terdik 2011 — Terdik Sz. “…a mostani világnak ízlésse, és a rítusnak módja szerint”. 
Adatok a magyarországi görög katolikusok művészetéhez. Nyíregyháza: Szent 
Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2011. 197. old. (Collectanea 
Athanasiana, I/5).

Terdik 2014a — Terdik Sz. Görögkatolikus püspöki központok Magyarországon a 18. 
században. Művészet és reprezentáció. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkato-
likus Hittudományi Főiskola, 2014. 315 old. (Collectanea Athanasiana, VI/1).

Terdik 2014b — Terdik Sz. Coexisting traditions: The conversion of the Jesuit chur-
ch of Uzhgorod into a Greek Catholic cathedral // Sacred space in Central 
and Eastern Europe from Middle Ages to the late modernity: Birth, function, 
and changes / ed. by D. Dumitran, I. Burnichioiu. Alba Iulia: Editora Mega, 
2014. P. 95–112. (Annales Universitatis Apulensis, Series Historica, 18/1).

Terdik 2014c  — Terdik Sz. Középkori templomok görögkatolikus használatban 
Északkelet-Magyarországon  // Művészet és vallás a Felső-Tisza-vidéken  / 
szerk. T. Kollár. Nyíregyháza: Szabolcs — Szatmár — Bereg Megyei Terület-
fejlesztési és Környezetgazdálkodási Ügynökség Nonprofit Kft., 2014. 178–
188. old.

Terdik 2020 — Terdik Sz. A Munkácsi Egyházmegye festészete a XIX. században. 
Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 2020. 
494 old. (Collectanea Athanasiana, VI/2).

Terdik (ed.) 2020 — The Light of Thy Countenance. Greek Catholics in Hunga-
ry / ed. by. Sz. Terdik. Debrecen: Metropolitan Church sui iuris of Hungary, 
2020. 492 p.



191Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Terdik 2022 — Terdik Sz. Petrasovszky Manó: Egy görögkatolikus festősors a 20. 
században. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főis-
kola, 2022. 430 old. (Collectanea Athanasiana, VI/4).

Terdik 2023a  — Terdik Sz. A magyarországi görögkatolikusok és a képzőművé-
szet (1780–1972). Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi 
Főiskola, 2023. 256 old. (Collectanea Athanasiana, VI/5). 

Terdik 2023b — Terdik Sz. The Greek Catholics of Hungary and Fine Art // Veghseő T., 
Terdik S. Hungarian Greek Catholics. A history from the earliest times to 1920 
and the development of sacred art. Nyiregyhaza: Szent Atanáz Görög Katolikus 
Hittudományi Főiskola, 2023. P. 155–408. (Collectanea Athanasiana, I/15).

Terdik 2024 — Terdik Sz. A pócsi Istenszülő tisztelete az ortodox világban // Má-
ria-tisztelet és Mária-kegyhelyek Közép-Kelet-Európában a 18. században / 
szerk Sz. Terdik. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi 
Főiskola, 2024. 51–92. old. (Collectanea Athanasiana, I/17).

Udvari (szerk.) 1990  — A munkácsi görögkatolikus püspökség lelkészségeinek 
1806. évi összeírása  / szerk. I. Udvari. Nyíregyháza: Vasvári Pál Társaság, 
1990. 189 old. (Vasvári Pál Füzetek, 3). 

Udvari 1994 — Udvari I. Ruszinok a XVIII. században, Történelmi és művelődés-
történeti tanulmányok. Nyíregyháza: Bessenyei György Kiadó, 1994. 134–
143. old.

Uriel 1907  — Uriel Á. (Szilvay I.). Kincseink, vagyis az első mária-pócsi, miko-
lai, második mária-pócsi, pálfalvai és klokocsói csodatevő szent képek leírása. 
Ungvár: s.n., 1907.

Zachar 1996  — Zachar J. Császári csapatok Magyarországon 1696-ban  // Má-
riapócs 1696 — Nyíregyháza 1996. Történelmi konferencia a máriapócsi Is-
tenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulóján. 1996. november 4–6. / 
szerk. Gy. Janka. Nyíregyháza: s.n., 1996. 29–42. old.

References
Aurenhammer, H., 1956. Die Marien-Gnadenbilder Wiens und Niederösterreichs 

in der Barockzeit. Wien: Österreichisches Museum für Volkskunde, 183 p. 
(Veröffentlichungen des Österreichischen Museums für Volkskunde, 8).

Bálint, S., 1939. Adatok a magyar búcsújárás néprajzához. Ethnogaphia, 50, pp. 
193–200. 

Barna, G., 2014. Görög katolikus búcsújáró helyek az egykori Északkelet-Magyar-
országon. In: Barba G., ed. Vallási Néprajzi tanulmányok. Szeged: SZTE BTK 
Néprajzi és Kulturális Antropológiai Tanszék, pp. 67–82. (Szegedi Vallási 
Néprajzi Könyvtár, 46; A Vallási Kultúrakutatás Könyvei, 14).

Bendász, I., Koi, I., 1994. A Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye lelkészségeinek 
1792. évi katalógusa. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudomá-
nyi Főiskola, 147 p.



192 Сильвестер Тердик

Danyi, D., Dávid, Z., eds, 1960. Az első magyarországi népszámlálás (1784–1787). 
Budapest: s.n., 393 p.

Dudás, B., 1987. A baziliták szerepe a hajdúdorogi egyházmegye életében. In: Tim-
kó, I., ed. A Hajdúdorogi Bizánci katolikus Egyházmegye Jubileumi Évkönyve 
1912–1987. Nyíregyháza: Görög Katolikus Püspöki Hivatal, pp. 103–115.

Földvári, K., 2010. A máriapócsi kegytemplom votív tárgyainak története II. Jó-
zsef uralkodása idején. Athanasiana, 31, pp. 71–97.

Földvári, K., 2020. The cult of the miraculous icon of Máriapócs in Vienna. In: 
Terdik, Sz., ed. The light of Thy countenance. Greek Catholics in Hungary. Deb-
recen: Metropolitan Church sui iuris of Hungary, pp. 304–308.

Gánicz, T., Legeza, L., Terdik, Sz., 2009. Nemzeti szentélyünk. Máriapócs: [Buda-
pest: Mikes Kiadó], 128 p.

Ivancsó, I., Imfeld, K., Betz, J., 1996. Das Gnadenbild von Máriapócs. Passau: Ver-
lag Peda Gregor.

Jakab, A., Istvánovits, E., 2024. Régészeti kutatások a máriapócsi kegytemplom-
ban. In: Terdik, Sz., ed. Mária-tisztelet és Mária-kegyhelyek Közép-Kelet-Euró-
pában a 18. században. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudo-
mányi Főiskola, pp. 13–50. (Collectanea Athanasiana, I/17).

Janka, Gy., 1996. A máriapócsi könnyezés jegyzőkönyve a Hevenesi gyűjtemény-
ben. In: Janka, Gy., ed. Máriapócs 1696 — Nyíregyháza 1996. Történelmi kon-
ferencia a máriapócsi Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulóján. 
1996. november 4–6. Nyíregyháza: s.n., pp. 138–147.

Magyar, A., 1996. Az eredeti könnyező máriapócsi ikon története. In: Janka, Gy., 
ed. Máriapócs, 1696 — Nyíregyháza, 1996: Történelmi konferencia a máriapó-
csi Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulójára, 1996. november 4–6. 
Nyíregyháza: s.n., pp. 85–97.

Marosi, I., Marosi, A., 2023. A történeti Munkácsi Görögkatolikus Egyházmegye 
papi névtára. Beregszász: Bendász István Görögkatolikus Könyvtár és Levél-
tár, 1093 p.

Mészáros, K., 2016. Szent-Ivány János beregi főispán halála. Adalék az 1740. évi 
szabolcsi pestisjárvány és a máriapócsi kegyhely történetéhez. Szabolcs-Szat-
már-Beregi Szemle, 51, 3, pp. 72–79.

Nedici, R., 2023. An artistic melting pot. The building site of the Greek Catholic 
cathedral in Blaj in the late 1740s. In: Dumitran, A., Kruk, M. P., eds. Inter-
cultural and visual art transfer in Central Europe and the Balkans. Alba-Iulia; 
Cluj-Napoca, 2023, pp. 267–302.

Németh, P., 1997. A középkori Szabolcs megye települései. Nyíregyháza: Ethnica Ki-
adás, 224 p.

Puskás, B., 1995. A máriapócsi kegytemplom és bazilita kolostor. Művészettörténe-
ti Értesítő, 44, pp. 169–190. 

Puskás, B., 1996. A Pócsi Mária és a Kárpát-vidéki Istenszülő kegyképek. In: Jan-
ka, Gy., ed. Máriapócs 1696  — Nyíregyháza 1996. Történelmi konferencia a 



193Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

máriapócsi Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulóján. 1996. novem-
ber 4–6. Nyíregyháza: s.n., pp. 97–117.

Puskás, B., 2008. A görög katolikus egyház művészetet a történelmi Magyarországon: 
Hagyomány és megújulás. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittu-
dományi Főiskola, 320 p.

Soós, I., 1985. Az egri egyházmegyei plébániák történetének áttekintése. Budapest: 
Szent István Társulat, 607 p.

Szabadi, I., 1996. A református egyház Máriapócson a XVII. század második felé-
ben. In: Janka, Gy., ed. Máriapócs, 1696 — Nyíregyháza, 1996: Történelmi kon-
ferencia a máriapócsi Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulójára, 
1996. november 4–6. Nyíregyháza: s.n., pp. 43–48.

Szabó, J., 1989. A görög katolikus iskolaügy és a máriapócsi iskolaszervezési törek-
vések. Szabolcs-Szatmári Szemle, 24, pp. 264–278. 

Szentkirályi, M., 2012. Gránátalma a szárnyasoltáron. Egy restaurátorművész mű-
helytitkai. Budapest: Kairosz Kiadó, 241 p.

Terdik, Sz., 2001. “Madonna delle Vittorie” — A pócsi Mária-ikon kultuszának ha-
tásai Venetóban. In: Keller, M., Terdik., Sz., eds. Korok, világképek, egyházak. 
Budapest: Jézus Társasága Alapítvány, pp. 123–131. (Studia Ignatiana, I).

Terdik, Sz., 2005. A pócsi Szűzanya kegyképének másolatai. In: Ivancsó, I., ed. 
A máriapócsi kegykép harmadik könnyezésének centenáriuma alkalmából ren-
dezett nemzetközi konferencia anyaga. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkato-
likus Hittudományi Főiskola, pp. 49–61. 

Terdik, Sz., 2007. Rácz Demeter, egy XVIII. századi görög katolikus mecénás. 
A Jósa András Múzeum Évkönyve, 49, pp. 333–380. 

Terdik, Sz., 2008. A máriapócsi kegytemplom építésére és belső díszítésére vo-
natkozó, eddig ismeretlen források. A Jósa András Múzeum Évkönyve, 50, 
pp. 525–571. 

Terdik, Sz., 2010. Középkori eredetű görög katolikus templomok a történeti Szat-
már vármegyében. Athanasiana, 32, pp. 119–134. 

Terdik, Sz., 2011. “…a mostani világnak ízlésse, és a rítusnak módja szerint”. Adatok a 
magyarországi görög katolikusok művészetéhez. Nyíregyháza: Szent Atanáz Gö-
rögkatolikus Hittudományi Főiskola, 197 p. (Collectanea Athanasiana, I/5).

Terdik, Sz., 2014. Görögkatolikus püspöki központok Magyarországon a 18. század-
ban. Művészet és reprezentáció. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus 
Hittudományi Főiskola, 315 p. (Collectanea Athanasiana, VI/1).

Terdik, Sz., 2014. Coexisting traditions: The conversion of the Jesuit church of 
Uzhgorod into a Greek Catholic cathedral. In: Dumitran, D., Burnichioiu, I., 
eds. Sacred space in Central and Eastern Europe from Middle Ages to the late 
modernity: Birth, function, and changes. Alba Iulia: Editora Mega, pp. 95–112. 
(Annales Universitatis Apulensis, Series Historica, 18/1).

Terdik, Sz., 2014. Középkori templomok görögkatolikus használatban Északke-
let-Magyarországon. In: Kollar, T., ed. Művészet és vallás a Felső-Tisza-vidéken. 



194 Сильвестер Тердик

Nyíregyháza: Szabolcs — Szatmár — Bereg Megyei Területfejlesztési és Kör-
nyezetgazdálkodási Ügynökség Nonprofit Kft., pp. 178–188. 

Terdik, Sz., 2020. A Munkácsi Egyházmegye festészete a XIX. században. Nyíregy-
háza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 494 p. (Collec-
tanea Athanasiana, VI/2).

Terdik, Sz., ed., 2020. The Light of Thy Countenance. Greek Catholics in Hungary. 
Debrecen: Metropolitan Church sui iuris of Hungary, 492 p.

Terdik, Sz., 2022. Petrasovszky Manó: Egy görögkatolikus festősors a 20. században. 
Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 430 p. 
(Collectanea Athanasiana, VI/4).

Terdik, Sz., 2023. A magyarországi görögkatolikusok és a képzőművészet (1780–
1972). Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, 
256 p. (Collectanea Athanasiana, VI/5). 

Terdik, Sz., 2023. The Greek Catholics of Hungary and fine art. In: Véghseő, T., 
Terdik, Sz., eds. Hungarian Greek Catholics. A history from the earliest times 
to 1920 and the development of sacred art. Nyíregyháza: St Athanasius Gre-
ek Catholic Theological Institute, pp. 155–408. (Collectanea Athanasiana, 
I/15).

Terdik, Sz., 2024. A pócsi Istenszülő tisztelete az ortodox világban. In: Terdik, Sz., 
ed. Mária-tisztelet és Mária-kegyhelyek Közép-Kelet-Európában a 18. század-
ban. Nyíregyháza: Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, pp. 
51–92. (Collectanea Athanasiana I/17).

Udvari, I., 1986. Prylohy gu ystoryï ukraïns′kykh ostrovokh XVIII vyku u komy-
tatu Sabolch [Appendix to the history of Ukrainian islands in the eighteenth 
century in the Szabolcs County]. Shvetlosts, XXIV, 6, pp. 850–862. (in Ukr.)

Udvari, I., 1990. Dva naǐstarshy rusky iazykovo pamiatkyu Mariapovchu u Ma-
diarskei zoz 1715 roku. (Pokhodzenie Plachutsei Bohorodytsy) [The two ol-
dest Russian language monuments in in the Hungarian village of Máriapocs 
from 1715. (The origin of the Weeping Virgin Mary)]. Nova dumka, XIX, 84, 
pp. 15–19. (in Ukr.)

Udvari, I., ed. 1990. A munkácsi görögkatolikus püspökség lelkészségeinek 1806. évi 
összeírása. Nyíregyháza: Vasvári Pál Társaság, 189 p. (Vasvári Pál Füzetek, 3). 

Udvari, I., 1994. Ruszinok a XVIII. században, Történelmi és művelődéstörténeti ta-
nulmányok. Nyíregyháza: Bessenyei György Kiadó, pp. 134–143. 

Uriel, Á., (Szilvay, I.), 1907. Kincseink, vagyis az első mária-pócsi, mikolai, második 
mária-pócsi, pálfalvai és klokocsói csodatevő szent képek leírása. Ungvár: Unio 
Nyomda, 1907, 239 p.

Zachar, J., 1996. Császári csapatok Magyarországon 1696-ban. In: Janka, Gy., ed. 
Máriapócs, 1696  — Nyíregyháza, 1996: Történelmi konferencia a máriapócsi 
Istenszülő-ikon első könnyezésének 300. évfordulójára, 1996. november 4–6. 
Nyíregyháza: s.n., pp. 29–42.



195Роль паломничества в даровании селу Мариапоч привилегии города

Szilveszter Terdik
PhD, Research Fellow, Chief of the Department of Ecclesiastical 
Art, St Athanasius Greek Catholic Theological Institute, Nyiregy-
háza, Hungary. Bethlen G. u. 13–19, Nyíregyháza, 4400. �  
E-mail: terdik.szilveszter76@gmail.com

The Role of Pilgrimage in Granting of Market 
Town Status to the Village of Máriapócs

The icon of the Mother of God in the Greek Catholic wooden church in the vil-
lage of Pócs in northeastern Hungary was seen weeping in November 1696. News 
of the miracle spread quickly, and the icon was transported to Vienna the follow-
ing year at the request of Emperor King Leopold I (the icon is now located in St. 
Stephen's Cathedral). Nonetheless, Pócs also became a pilgrimage site (now Mári-
apócs), as confirmed by the fact that a copy of the icon sent here around 1707 also 
wept in the summer of 1715. Between 1731 and 1757, a spacious Baroque pilgrim-
age church was built on the site of the former wooden church; the Greek Catho-
lic Bishop of Munkács founded a monastery in 1749 and entrusted the care of the 
shrine to monks of the Order of St. Basil the Great. From the 1720s onwards, the 
Roman popes authorised various pilgrimages, mostly linked to the feast of the Vir-
gin Mary, for both Roman and Greek Catholic worshippers. These indulgencies 
increased the intensity of pilgrimages. Fairs were also held in connection with the 
pilgrimages, and in 1816 the village was granted the privileged status of a market 
town by the emperor-king. As there were several towns in the vicinity of Mári-
apócs, the village clearly owed this urban privilege to its status as a site for the 
shrine and the economic potential of the pilgrimages. Until the mid-nineteenth 
century, the monastery was also an important centre of Greek Catholic education. 
Although Máriapócs lost its urban status in 1872, it regained it in 1993 thanks 
to its status as a shrine, and for many years it was the smallest town in Hungary.

Keywords: miraculous icon, schrine, monastery of the Order of St Basil the Great, 
market town, Greek Catholicism

Received: 10 April 2025
Accepted: 2 August 2025

How to cite: Terdik, Sz., 2025. Rol’ palomnichestva v darovanii selu Mar-
iapoch statusa goroda. Central-European Studies, 8, pp. 161–195. https://doi.
org/10.31168/2619-0877.2025.8.6


